
CYRIELLE DODET

Le Poème théâtral
Dramaturgies  

au tournant des xxe et xxie siècles

Les Solitaires Intempestifs



© 2026, Les Solitaires Intempestifs, Éditions
1, rue Gay-Lussac – 25000 BESANÇON

Tél. : 33 [0]3 81 81 00 22 – Fax : 33 [0]3 81 83 32 15

www.solitairesintempestifs.com

ISBN 978-2-84681-782-0

L’autrice a reçu le soutien de 
LLA-CRÉATIS, 

Université Toulouse Jean-Jaurès, Toulouse, France 

Ouvrage publié
avec le soutien du Centre national du livre

Note de l’éditeur

Désireuse de s’affranchir d’une approche figée de la 
poésie au théâtre ainsi que d’une lecture générique, Cyrielle 
Dodet aborde l’énergie poétique de manière intermédiale. 
En traversant des œuvres de Sarah Kane, Daniel Danis, 
Philippe Malone, Samuel Gallet, Jean-René Lemoine, 
Tiago Rodrigues et Dany Boudreault, elle montre comment 
ces dramaturgies mettent en jeu leur écriture entre trans-
parence et opacité. En analysant des créations de Rébecca 
Chaillon, François Tanguy, Phia Ménard, Alice Laloy, 
Claude Régy, Guy Cassiers et la compagnie Baro d’evel, 
elle souligne combien la poésie scénique se joue des corps, 
des espaces, du sonore, des lumières et des objets.



À Nora.



Ce poème renferme une très haute et très belle idée, 
mais les vers sont terriblement difficiles à faire, car je le 
fais absolument scénique, non possible au théâtre, mais 
exigeant le théâtre.

Stéphane Mallarmé

[C]hacun prendrait enfin le risque de l’autre, de la diffé-
rence, sans se sentir menacé(e) par l’existence d’une alté-
rité, mais en se réjouissant de s’augmenter d’inconnu à 
découvrir, à respecter, à favoriser, à entretenir.

Hélène Cixous



11

Prologue

À cœur

C’est un « texte possible » que dix spectateurs volon-
taires sont conviés à apprendre par cœur sur scène  : 
l’auteur, comédien et metteur en scène portugais Tiago 
Rodrigues ouvre ainsi By Heart, invitant progressive-
ment l’ensemble du public à entendre, à traverser, voire 
à s’approprier le sonnet  30 de Shakespeare. Prenant 
pour fil rouge ce poème, Tiago Rodrigues trame un 
texte labyrinthique, où les répétitions nécessaires à la 
mémorisation du sonnet sont entrecoupées et mises en 
perspective par plusieurs de ses réflexions, par diverses 
citations de penseurs et d’artistes et par de nombreuses 
langues. Notamment lorsqu’il mentionne le congrès des 
écrivains soviétiques de 1937, au cours duquel le poète 
russe Pasternak, fortement menacé, ne se leva que pour 
dire « 30 » : 

C’était le numéro d’un certain sonnet de William Shake
speare que Pasternak avait traduit en russe, et dont les 
Russes disent encore aujourd’hui que c’est, avec ceux de 
Pouchkine, l’un des grands textes de la langue russe, mais 
c’est du Shakespeare. 
[…]
Un sonnet de Shakespeare sur la mémoire. Et quand 
Pasternak lança ce numéro, deux mille personnes se 
levèrent et récitèrent par cœur le sonnet. La traduction de 



1312

Pasternak. Cela voulait tout dire. Cela voulait dire : « Vous 
ne pouvez pas nous toucher, vous ne pouvez pas détruire 
la langue russe, vous ne pouvez pas détruire Shakespeare, 
vous ne pouvez pas détruire le fait que nous sachions par 
cœur ce que Pasternak nous a donné. » Et Pasternak ne 
fut pas arrêté 1.

Ce poème récité en 1937 par les deux mille personnes 
présentes dans l’assemblée du congrès est celui donné en 
partage dans By Heart, ce qui permet de saisir en acte la 
puissance de la langue poétique, celle de sa mémorisa-
tion, de sa récitation et de sa traduction. Ce qui montre 
comment la littérature peut être incorporée, sauvée de 
périls dans les mémoires et les chairs mêmes. Ce sonnet 
shakespearien constitue donc une pierre de touche pour 
goûter ensemble les mots et les langues, pour réfléchir 
à leurs puissances, à leurs fragilités, et aux imaginaires 
qu’ils transportent. Pour les mettre face à la mort et 
en dialogue avec elle. Mais ce poème ne constitue pas 
seulement un prétexte, il fait aussi texte à proprement 
parler.

Par la densité et l’intensité de sa langue, par sa fac-
ture versifiée, par sa présence en anglais, en portugais 
et en français, par la traduction légèrement surannée 
qu’en a proposé Charles-Marie Garnier en 1906 et qu’a 
choisie Tiago Rodrigues, le sonnet perd le lecteur et 
le public autant qu’il les guide et les émeut, semblant 
leur échapper à mesure qu’il est répété. Car ce poème 
paraît extérieur au temps théâtral, il constitue une altérité 
suspendant la progression dramatique par le rythme de 
ses répétitions, des anecdotes que l’auteur raconte à son 
endroit, qu’elles soient intimes, littéraires, cinémato
graphiques, historiques ou encore philosophiques. Ce 

1. Tiago Rodrigues, By Heart, Besançon, Les Solitaires Intempestifs, 2015, 
p. 19-20.

sonnet est à la fois un centre et un trou noir pour cette 
œuvre théâtrale : les images tissées en émanent, tandis 
qu’il en absorbe la spectacularité. Il en aimante le rythme 
pour y faire résonner ses matérialités propres  : elles 
se déclinent dans les écritures plurielles des personnes 
citées, dans les voix des spectateurs et spectatrices pré-
sents en scène, ou encore dans quelques livres. Acces-
soires discrets composant la scénographie, ces derniers 
contribuent parfois à esquisser des personnes convo-
quées. Par exemple, le professeur de littérature George 
Steiner, dont une conférence est largement commentée 
par Tiago Rodrigues, est incarné à la fois par son nom 
inscrit sur un livre ouvert que porte un temps l’un des 
spectateurs sur scène et par son visage floqué au dos du 
tee-shirt du metteur en scène.

Avec By Heart, nous sentons, nous éprouvons et nous 
pensons ce que la poésie fait au théâtre. La présence 
du poème, densifiée par ses répétitions et son rythme 
singulier qui circule entre plusieurs langues et voix, 
la narration tramée autour faisant naviguer à travers 
diverses œuvres et pensées – ce qui rappelle le modèle 
de la conférence –, tout cela contribue à freiner une effi-
cacité dramatique et scénique, à se déplacer par rapport 
à la transitivité de la langue et à nous inviter à traverser 
différemment le partage théâtral. Autrement. Comme 
si ce poème constituait une altérité irréductible, dont la 
mise en scène épurée formait l’écrin.

C’est en étant attentive aux altérités qu’il peut créer 
que je vais suivre le poème au théâtre : voir non seule-
ment où il mène, mais aussi apprécier la richesse 
des chemins qu’il fait emprunter au théâtre, et qu’il 
demande parfois de défricher. Au commencement de cet 
essai, l’envie d’envisager à nouveaux frais la gageure 
mallar méenne, formulée en créant L’Après‑midi d’un 
faune : comment écrire un poème « absolument scénique, 



1514

non  possible au théâtre, mais exigeant le théâtre  2 » ? 
Autrement dit, le désir de réfléchir à ce que, au tour-
nant des xxe et xxie siècles, le poème exige du théâtre. 
Comme recherche, questionnement et réinvention. C’est 
pourquoi je me concentrerai sur des œuvres théâtrales 
qui, même si elles ne jouissent pas de succès scéniques, 
littéraires ou critiques comparables, ont en commun cette 
recherche d’une poésie « non possible » mais nécessitant 
le théâtre.

Quelques premiers jalons pour préciser ce que j’en-
tends par poésie dans ces pages : tout d’abord, je soutiens 
avec Tzvetan Todorov que la poésie se définit histo-
riquement et avec précision  : « La poésie n’existe pas 
mais il existe, il existera des conceptions variables de 
la poésie, non seulement d’une époque, ou d’un pays 
à l’autre, mais aussi d’un texte à l’autre 3. » Le rappel 
sémantique avancé par Jean-Luc Nancy au début de son 
essai Résistance de la poésie permet en outre de saisir ce 
qui réunit ces « conceptions variables ». Le philosophe 
français précise, en se référant au Littré, que la poésie 
désigne les « qualités qui caractérisent les bons vers, et 
qui peuvent se trouver ailleurs que dans les vers 4 ». La 
poésie désigne un groupe de qualités liées à une forme 
précise (« les bons vers ») et en même temps, des qualités 
qui s’étendent au-delà de cette forme. Pour le philosophe 
français Jean Cohen, cette évolution sémantique de la 
notion de « poésie » a commencé avec le romantisme : 

2. Stéphane Mallarmé, Œuvres complètes, t. I, édition de Bertrand Marchal, 
Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », 1998, p. 1167. Ce poème 
est paru en 1876 avec des illustrations issues de gravures sur bois d’Édouard 
Manet  ; il fera ensuite l’objet d’une mise en musique intitulée Prélude à 
l’après-midi d’un faune par Claude Debussy en 1894, puis d’une chorégraphie 
en 1912 créée par Vaslav Nijinski avec les Ballets russes de Serge de Diaghilev.
3. Tzvetan Todorov, Les Genres du discours, Paris, Seuil, 1978, p. 131. 
4. Jean-Luc Nancy, Résistance de la poésie, Périgueux, éditions William Blake 
& Co, Art et Arts, coll. « La Pharmacie de Platon », 1997, p. 9. Je souligne. 

Le terme [est] d’abord, par transfert, passé de la cause à 
l’effet, de l’objet au sujet. « Poésie » a ainsi désigné l’im-
pression esthétique particulière produite normalement par 
le poème. C’est alors qu’il est devenu courant de parler de 
« sentiment » ou d’« émotion poétique ». Puis, par récur-
rence, le terme s’est appliqué à tout objet extra-littéraire 
susceptible de provoquer ce genre de sentiment. Aux 
autres arts d’abord […], puis aux choses de la nature 5.

Ce transfert sémantique explique pourquoi la poésie 
est « toujours proprement identique à elle-même, de la 
pièce de vers jusqu’à la chose naturelle, et en même 
temps toujours seulement une figure de cette propriété 
inassignable sous aucun sens propre  6 ». Pour Jean-
Luc Nancy, cette spécificité en constitue même un trait 
définitoire : 

« Poésie » n’a pas exactement un sens, mais plutôt le sens 
de l’accès à un sens chaque fois absent, et reporté plus 
loin. Le sens de « poésie » est un sens toujours à faire. […] 
La poésie ne coïncide pas avec elle-même : peut-être cette 
non-coïncidence, cette impropriété substantielle, fait-elle 
proprement la poésie 7.

L’acception n’est donc pas figée  : c’est un proces-
sus dynamique qui dépend aussi de l’investissement 
du lecteur ou du spectateur, sans doute du metteur en 
scène et des interprètes. Par ce décalage fondamen-
tal et ce devenir constant, la poésie constitue de façon 
transhistorique un écart, une béance, autrement dit « le 
sens de l’accès à un sens chaque fois absent, et reporté 
plus loin ». Cette béance varie en fonction des époques, 
elle dépend des courants esthétiques, des valeurs que 

5. Jean Cohen, Structure du langage poétique, Paris, Flammarion, 
coll. « Champs essais », 1966, p. 7. 
6. Jean-Luc Nancy, Résistance de la poésie, op. cit., p. 9-10.
7. Ibid. 



16

ces derniers élisent ainsi que des représentations qu’ils 
élaborent, mais aussi des lointains dans lesquels se 
trouve la venue du sens.

Définir la poésie par son « impropriété substan-
tielle » invite à ne pas la circonscrire aux mots, à ne 
pas restreindre son processus au travail de la langue, et 
partant à envisager ses possibles scéniques. Pour saisir 
ensemble toutes les modalités de la poésie au théâtre, je 
formule l’hypothèse d’une forme-sens que je nomme le 
« poème théâtral ». Je préfère cette dénomination à celle 
de « poème dramatique » pour souligner l’action de la 
poésie sur le plan de l’écriture, de la mise en scène et de 
la réception, pour pointer cette articulation inextricable 
entre écriture et scène, dans le sillon de Joël Pommerat 
pour qui « tous les éléments concrets sur la scène (la 
parole fai[san]t partie de ces éléments concrets) [sont] 
comme les mots du poème théâtral 8 ». Cette forme-sens 
désigne un ensemble de brèches créées au cœur de la 
scène et du texte, ce fameux texte dramatique dont le 
prétendu « retour » dans les années 1980 recouvre en 
réalité de nombreuses traversées, encore signifiantes à 
ce jour.

Dans ces pages, j’aborde de façon serrée plusieurs 
poèmes théâtraux français, québécois et anglais créés 
au tournant des xxe et xxie siècles. Premièrement, cette 
approche comparée me permet de souligner un conti-
nuum entre les recherches effectuées sur l’écriture 
théâtrale et celles menées pour la scène, d’envisager 
les passages et transactions nombreux entre le livre et 
le plateau. Ces œuvres ne forment pas un mouvement 
singulier et il ne s’agira pas non plus d’en dégager un 
par leur comparaison. Je les ai choisies en me gardant de 

8. Joël Pommerat, carnet de lecture no 10, Aneth (Aux nouvelles écritures 
théâtrales), 2006, p. 6. 

les hiérarchiser selon les succès institutionnels dont elles 
ont pu jouir : je les ai retenues parce qu’elles témoignent 
précisément et singulièrement des brèches frayées par le 
poème au théâtre. Deuxièmement, étudier des créations 
issues de contextes culturels distincts, bien que liés, me 
permet a priori de ne pas restreindre ma réflexion à une 
seule conception de la poésie théâtrale, ni à une seule 
tradition. Ces œuvres m’ont d’ailleurs fait traverser des 
langues variées, dont l’étrangeté est finement ciselée et 
la singularité manifestement affirmée. Elles m’ont invité 
à naviguer et rebondir à travers d’autres écritures drama-
tiques et scéniques, ainsi que d’autres formes artistiques 
du spectacle vivant pour mieux dépeindre le paysage 
ouvert par le poème. À ce corpus qui témoigne des dyna-
miques du poème théâtral s’ajouteront diverses sources 
théoriques sur la poésie et sur l’intermédialité, car seule 
une approche croisée permet de saisir le plus précisé-
ment possible ce que fait le poème au théâtre, ce qu’il 
a à cœur et ce qu’il vient altérer dans ces dramaturgies.


